

# سلوك النساء

سیر شبیر احمد کا کا خیل مستر شد حضرت مولا نامحمد اشرف سلمانی <sup>۳</sup> اورکنی اکابر کاخلیفه مجاز

26D. Q39

#### بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

ٱللَّهُ يَجْتَبِيٓ إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِيٓ إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ٥

الله جسے جاہتا ہے اپنی بار گاہ میں بر گزیدہ کر لیتا ہے اور جو اُس کی طرف رجوع کرے اُسے اپنی طرف کے رستے پر چلادیتاہے۔

سيد شبيراحمه كاكاخيل

حضرت صوفی محمد اقبال مدنی

حضرت احمد عبدالرحمٰن صديقي مظهُ

حضرت سيد تنظيم الحق حليمي

حضرت مولانا عبدالغفار منظئه حضرت ڈاکٹر فدامجمہ مظلمٰ

حضرت حاجی عبدالمنان مکی صاحب مظلهٔ حضرت سید میاں بشیر کاکا خیل مظلهٔ

#### انتشاب

حضرت مجدد الف نانی آئے نام جن کی کوششوں سے دین اکبری پاش ہوا اور طریقت کے اندر بعض ملحدوں کی سوء فکر سے جو الحاد کے دروازے کھل گئے تھے ان کو بند کرنے کا انتظام ہوگیا۔اس طرح حضرت معین الدین چشتی اجمیری کی کوششوں سے ہند میں جو اسلام کی بنیاد پڑی تھی اس کا احیائے ثانی ہوگیا۔اللہ تعالی ان دونوں بلکہ سارے اکابر کے مرقدوں پر کروڑوں رحمتیں نازل فرمائے۔

نام كتاب: سلوك النساء مؤلف: سيد شبير احمر كاكانيل صفحات: 32 سن اشاعت: اگست ، 2016 اشاعت اول: 1000

كتاب ملنے كا پية:خانقاه امداديه:

0300-5010542

#### بسم الله الرحسلن الرحيم

وَقُلُ لِّلْمُؤْمِنْتِ يَغْضُضْنَ مِنْ اَبْصارِهِنَّ وَ يَحْفَظْنَ فُرُوْجَهُنَّ وَلَا يُبْدِيْنَ زِيْنَتَهُنَّ اللَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ وَلَا يُبْدِيْنَ زِيْنَتَهُنَّ اللَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ وَالْاَيْبِينَ وَلَا يُبْدِيْنَ زِيْنَتَهُنَّ اللَّا يُعُولَتِهِنَّ اَوْابْنَابِهِنَّ اَوْابْنَاءِ بِعُولَتِهِنَّ اَوْابْنَابِهِنَّ اَوْابْنَاءِ بِعُولَتِهِنَّ اَوْابْنَابِهِنَ اَوْمَامَلَكَتْ اَيْمَانُهُنَّ اَوْالْتِهِينَ اَوْمِنَ الْمُؤْمِنُولِ اللَّهُ عَوْرَتِ اللَّهِ عَلْمَ مَا يُخْفِينَ مِنْ زِيْنَتِهِنَّ وَتُوبُولَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مَا يَعْلَمُ مَا يُخْفِينَ مِنْ زِيْنَتِهِنَّ وَتُوبُولَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَضْرِبْنَ بِارْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِنْ زِيْنَتِهِنَّ وَتُوبُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَضْرِبْنَ بِارْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِنْ زِيْنَتِهِنَّ وَتُوبُولَ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا يَصْمُونَ لَعَلَّهُ وَمُنُ وَلَا يَعْمُونَ لَعَلَّهُمُ وَالْكُولُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُنُونَ لَعَلَّهُمُ مَا عُنْهُ مِنْ وَيُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَمُنُونَ لَعَلَّهُمُ وَلَهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِهُ اللَّهُ وَلُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَعْرَفُونَ لَعَلَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَوْمُ وَلَوْلَ لَعَلَامُ مَا عُنْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِمُونَ لَعَلَامُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

کہہ دے ایمان والوں کو (کہ) نیجی رکھیں ذرا اپنی آنکھیں اور تھامتے رہیں اپنے ستر کو (کیونکہ) اس میں خوب سقرائی ہے اُن کیلئے، بی اللہ کو خبر ہے (اس کا) جو کچھ (کہ وہ) کرتے ہیں۔ اور کہہ دے ایمان والیوں کو (کہ) نیجی رکھیں ذرا اپنی آنکھیں اور تھامتے رہیں اپنے ستر کواور نہ دکھلائیں اپنا سنگھار مگرجو کھلی چیز ہے اس میں سے اور ڈال لیں اپنی اوڑھنی اپنے گریبان پر اور نہ کھولیں اپنا سنگھار مگر اپنے خاوند کے اپنے یا اپنے بیانی کے یا اپنے خاوند کے باپ کے یا اپنے بیانجوں کے یا اپنے خاوند کے اپنی (دین کی شریک یعنی مسلمان) عور توں کے یا اپنے ہاتھ کے مال (یعنی لونڈیوں چاہے کافر ہوں) کے یا ان مر دوں کے جو طفیلی ہوں اور (ان کو بوجہ حواس درست نہ ہونے کے) عور توں کی طرف ذرا توجہ نہ ہونا لڑکوں

کے جھوں نے ابھی نہیں پہچانا عور توں کے بھید کو اور نہ ماریں زمین پر اپنے پاؤں کو کہ جاناجائے جو چھپاتی ہیں اپنے سکھاراور توبہ کرو اللہ کے آگے سب مل کر اے ایمان والو تاکہ تم بھلائی پاؤ۔ (ترجمہ از معارف القران)

معاشرے میں عورتوں کا ایک مقام ہے۔ ان کی آبادی پچاس فیصد سے زیادہ ہے۔ اگر عورت دیندار نہ ہو تو گھر میں دینی ماحول بنانے میں کافی مشکل پیش آسکی ہے۔ مرد چاہے کتنا ہی دیندار ہوجائے وہ عورت کے تعاون کے بغیر گھر میں دین نہیں لا سکتا۔ اس سے معلوم ہوا کہ عورتوں کی تعلیم و تربیت مردوں سے بھی زیادہ ضروری ہے لیکن آج کل اس میں بہت غفلت پائی جاتی ہے۔ مندرجہ بالا آیات میں عورتوں کے لئے کیا ہدایات ہیں اس کے لئے کسی بھی صحیح تقییر کا مطالعہ کیا جائے تو معلوم ہوجائے گا۔ اتنا حصہ تو اس کی تعلیم ہے آگے اس کو زندگی میں کیسے لایا جائے اگر جواب نفی میں ہے تو ان کو عمل پر لانے کے لئے ہم کیابندوبست کر چکے ہیں اگر جواب نفی میں ہے تو ان کو عمل پر لانے کے لئے ہم کیابندوبست کر چکے ہیں ۔ لوگ سمجھتے ہیں کہ شاید خود ہی سب پچھ ٹھیک ہوجائے گا حالانکہ اللہ تعالی نے بدایت کو کوشش اور محنت پر مخصر رکھا ہواہے اس لئے خواتین کے لئے مناسب بدایت کو کوشش اور محنت پر مخصر رکھا ہواہے اس لئے خواتین کے لئے مناسب بدایت کو کوشش مردوں پر لازم ہے۔خود خواتین کو بھی اس کا خیال رکھنا ضروری ہیں اس طرح اس سلسلے میں بھی ان کو مردوں کی توجہ مبذول کرنی چاہئے۔

خواتین پر اللہ تعالیٰ نے ان کے فائدے کے لئے کچھ پابندیاں لگائی ہیں اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان کو جہ سے ان کو اللہ تعالیٰ نے ان کو کچھ خصوصی صفات سے بھی نوازا ہے جس کی وجہ سے ان کو تھوڑی کوشش سے زیادہ فائدہ ہوتا ہے۔وہ خصوصی صفات درج ذیل ہیں۔

1۔ ان کو یکسوئی جلدی حاصل ہوتی ہے اور یکسوئی اصلاح میں اتنی اہم ہے کہ حضرت تھانوگ فرماتے ہیں کہ یکسوئی ہو چاہے پاس ایک سوئی بھی نہ ہو۔خواتین کو یکسوئی اتنی زیادہ حاصل ہوتی ہے کہ یہ بیان کرنے والے کو دیکھے بغیر اس کی بات س بھی لیتی ہیں اور سمجھ بھی لیتی ہیں جبکہ مردوں کے لئے ایسا کرنا بہت مشکل ہے۔

2۔ ان کی طبیعت انفعالی ہوتی ہے اس لئے یہ اچھے ماحول میں بہت جلدی اچھی ہوجاتی ہیں۔اس لئے اور اتنی ہی جلدی برے ماحول میں بری بھی ہوجاتی ہیں۔اس لئے ان کو اگر اچھا ماحول میسر آئے تو بہت جلدی ترقی کر سکتی ہیں۔

3۔ چونکہ خواتین کو خلافت نہیں دی جاتی، اس لئے یہ اس فکر سے آزاد ہوتی ہیں اور ابتدائی سے ان کو یہ اخلاص حاصل ہوتا ہے جو کہ مر دول کے لئے بہت بڑا مسئلہ ہوتا ہے۔

## اصلاح خواتين۔

اصل چیز شریعت پر چلنا ہے ۔ طریقت اصل میں شریعت کے ظاہر و باطن کو جمع کرنا ہوتا ہے ۔ یعنی اس سے جو اعمال ادا کئے جاتے ہیں ان میں جان آجاتی ہے۔ اس لئے عقائد کی در شگی کے ساتھ اصلاح شروع ہوتی ہے اور پھر شریعت کا علم حاصل کرنے کے بعد اس پر اس طرح عمل کرنے کی کوشش کرنا کہ اس میں کوئی ظاہری باطنی کمی نہ رہے۔اس لئے

1۔ بہشتی زیور میں جو عقائد لکھے ہوئے اس طرح کے عقائد بنالیں۔

2۔ فرض عین درجے کا علم حاصل کریں یعنی عبادات، معاملات،معاشرت اور اخلاق کا اتنا اتنا موٹا علم حاصل کریں کہ چو بیس گھنٹے شریعت پر چلنے میں مشکل نہ ہو۔ 3۔ کسی صحیح العقیدہ باشر ع بیر سے اپنے مردول کی اجازت سے بیعت ہوجائیں تاہم اس سلسلے میں یہ بات یادرہے کہ مندرجہ ذیل نثانیوں سے شخ کی اچھی طرح تحقیق کروائی جائے تاکہ کسی غلط شخص کے ہاتھ بیعت نہ ہو۔

1۔ عقیدہ صحیح ہو۔ ازروئے قران صحابہ گاعقیدہ معیاری ہے۔اس لئے اس پیر صاحب کاعقیدہ صحابہ ﷺ کے عقیدے کی طرح ہو۔

2۔ فرض عین درجے کا علم اس کو حاصل ہو۔

3-اس علم پر چوبیں گھٹے عمل ہو۔ تصویروں اور موسیقی سے بچتا ہو۔ عورتوں سے پردہ ہوتا ہے پردہ ہوتا ہے پردہ ہوتا ہے جسا کہ کسی دوسرے نامحرم سے۔

- 4۔ ان کی صحبت کا سلسلہ آپ سکی علیہ آپ ملی صحبت تک مسلسل بلاا نقطاع ہو۔
  - 5۔ اس سلسلے میں اس کو تربیت کرنے کی اجازت حاصل ہو۔
- 6۔ اس کا فیض جاری ہو یعنی جو بھی اس سلسلے میں اس کے ساتھ رابطہ کرے اس کو فائدہ ملتا محسوس ہو۔
  - 7۔ مروت نہ کرتا ہو اصلاح کرتا ہو۔
  - 8۔ ان کے ساتھ رابطے میں اللہ تعالی کی محبت بڑھتی ہو اور دنیا کی محبت کم ہوتی ہو۔

ان سے بیعت ہونے کے بعد ان سے رابطہ رکھا جائے اور ان کے دیئے ہوئے معمولات باقاعد گی کے ساتھ کرے۔

جواس عاجز سے بیعت ہو وہ مندرجہ ذیل باتوں پر عمل کرے۔

ابتدائى ذكر ـ سَبْحَانَ اللهِ وَالْحَمْدُيلُهِ وَلَا إِلَهَ إِلَّاللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبِر ... 300 مرتبه

لَاحَوْلَ وَلَاقُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظيْمْ ...200 مرتبه

40 دن تك بلاناغه

برنمازك بعد تسبيحاتِ مسنون - سُبْحَانَ الله في 33 مرتبه - اَلْحَمْدُ لِلله في 33 مرتبه اَلْحَمْدُ لِلله في 33 مرتبه الله و الراهيمي .. 3 مرتبه - الله و الراهيمي .. 3 مرتبه -

استغفار .. 3 مرتبه

اس کے بعد جو مراقبات کی ترتیب ہے وہ ہر سالکہ کے لئے مختلف ہوسکتی ہے لیکن معلومات کے لئے ان کی تفصیل دی جاتی ہے تاکہ ٹیلیفون پر جس نمبر کا مراقبہ دینا ہو اس کا نمبر بتایا جا سکے۔

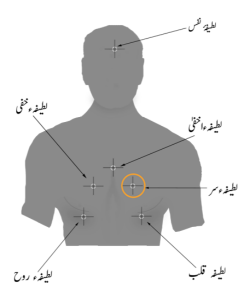
#### لطائف کا ذکر ...

اس کویوں کرنا ہوتا ہے کہ یہ سمجھا جائے کہ جہاں ذکر کرانا ہے وہاں ذکر ہورہا ہے ۔اس کو سننے کی کوشش ہو تصور سے کروانے کی کوشش نہیں کرنی۔وقوف قلبی اس میں اہم کردار ادا کرتا ہے۔نقشبندی سلوک میں نیت وقوف قلبی اور اس کے ساتھ نفس کے تزکیہ کی بڑی اہمیت ہے۔یاد رکھنا ہے کہ دل پر اتی ہی محنت ہو جتنا کہ نفس کا تزکیہ ہو۔ان دونوں کے درمیان توازن اگر نہیں ہوگا تو سالکہ بغیر شخیل کے اپنے آپ کو کامل سمجھ سکتی ہے جو طریقت میں سم قاتل ہے۔

#### ﴿ وقوف متلبي ﴾

اس سے مراد دل کا دل کا دھیان ہے۔ پہلے ذہن سے شروع ہوتا ہے لینی ذہن سے دل پر توجہ میں بدل اینی ذہن سے دل پر توجہ کرتے ہیں جو بعد ازاں دل کی دل پر توجہ میں بدل جاتی ہے ۔یہ مشق سے آہستہ حاصل ہوجاتا ہے۔یہ کیفیت حضوری اور کیفیت احسان کے حصول کے لئے ہوتا ہے تاہم اس سے اطمینان کی کیفیت جو حاصل ہوتی ہے وہ" اَلَا بِذِکْرِ اللّهِ تَطْمَینُ الْقُلُوبُ" کے ناطے اس کا خاصہ ہے اس کی نیت نہیں کرنی ہوتی ، وہ بھی حاصل ہو تو اس پر شکر کے ساتھ اس کو جاری رکھنا ہے۔دل کا دھیان بڑی دولت ہے۔یہ نصیب ہوجائے تو پھر چاہے پہتے کے یا نہیں، روحانی ترقی ہوتی رہتی ہے۔

#### ﴿ مراقبات ﴾



سی بھی چیز کی طرف ہمہ تن متوجہ ہونے کا نام ہے۔مثلاً کسی آواز کے سننے ، یاکسی چیز کو محسوس کرنے یا قلبی آئکھ سے دیکھنے کی کوشش کرنا۔اس میں خود کچھ کرنا نہیں ہوتا بلکہ جو ہورہا ہو اس کو محسوس کرنا ہوتا ہے۔ کہتے ہیں دل پر کسی کو اختیار نہیں۔ اس لئے دل سے ہم کچھ نہیں کرواسکتے لیکن دل جو کچھ کررہا ہے اس کو محسوس کرنے کی کوشش تو کرسکتے ہیں ۔اصل میں دل ایک لطیفہ ہے اور اس کی طرح اور تھی لطائف ہیں جیسے لطیفہ روح ، لطیفہ سر ،لطیفہ مخفی ، لطیفہ اخفیٰ اور لطیفہ نفس۔ان لطائف کے اصل ،عرش سے اوپر ہیں اور ان کے ظلال ہمارے جسم کے اندر ہیں ۔چونکہ ان کا علم کشفًا ہوا ہے اس لئے ان کے مقامات کے تعین میں اختلاف بھی ہوا ہے۔ ان لطائف کے حال کی طرف توجہ کرنے سے ہم پر بہت کچھ کھل سکتا ہے اگر ہم ان محسوسات کا صحیح استعال کرلیں تو جمیں وہ علوم و معارف حاصل ہو سکتے جن کو ہم سوچ بھی نہیں سکتے۔ یہا ل اِن ظلال پر توجہ کرکے ان پر ذکر کے ذریعے ان کے اصول تک پہنچنے کی کوشش كركت ميں اور پھر ان كے ذريع مختلف مراقبات كے ذريع ان علوم و معارف تک محض خدا کے فضل سے رسائی حاصل کرسکتے ہیں جس کے ذریعے ہمارا علم ،حال میں بدل سکتا ہے اور یہی ان مراقبات کا ثانوی مقصد ہوتا ہے کیونکہ اصل میں توشر بعت پر کیفیت احسان کے ساتھ عمل مقصود ہے لیکن عمل کا درجہ اس کی معرفت کے مطابق ہوتا ہے۔ اسی میں ہی فرق ہوتا ہے۔ ان محسوسات کی نیت کرکے بس پھر ان لطائف کی طرف ہمہ تن متوجہ ہونا ہوتا ہے۔ہمیں کروانا نہیں بلکہ اس نیت کے مطابق محسوس کرنا ہے۔اگر ہم اس سے کچھ کروانے کی کوشش کریں گے تو اس میں ہماری سوچ کو دخل ہو گا جو محدود ہے اور یہ لطائف ہاری رینج سے بھی باہر ہیں اس لئیے فائدہ نہیں ہو گا۔ نیز تھکاوٹ بھی ہو گی کیکن اگر جو ہورہا ہے ہم اس کو محسوس کرنے کی کوشش کریں گے تو بہت کچھ ہوسکتا ہے۔البتہ جو ہم محسوس کریں گے وہ امر واقعہ ہوگا محض خیال نہیں ہوگا لیکن

اس کے امر واقع ہونے کے لئے دلیل کی ضرورت ہوگی۔ اپنے شخ سے سیکھ کر ذکر کے ذریعے ان تمام لطائف کو زندہ کرنا ہوتا ہے لیمی ان کا اپنے اصول کے ساتھ رابطہ حاصل کرنا ہوتا ہے۔اس کو عروج کہتے ہیں کیونکہ اس سے عالم بالا کے ساتھ تعلق ہوتا ہے۔اس سے یہ لطائف منور ہوجاتے ہیں اور ان کا رنگ بھی ہوتا ہے لیکن چونکہ یہ کشف سے تعلق رکھتے ہیں اور مقصود نہیں اس لئے جن کو کشف کے ساتھ مناسبت ہوگی ان کو محسوس ہوتے ہیں۔اگر کسی کو نظر نہ آئیں تو بریشان نہ ہوں۔

لطائف کا دور مکمل ہونے کے بعد ان کو مراقبات کے لئے استعال کیا جاسکتا ہے۔ان کی ترتیب شخ کی بھیرت پر منحصر ہے کہ وہ کونسا مراقبہ کس ترتیب سے کرنے کو بتاتا ہے کیونکہ اس میں اصل مقصود کیفیت حضوری اور کیفیت احسان ہے ۔اس کے حصول کے لئے جو ترتیب شخ کامل کے قلب پر مرید کے لئے وارد ہوگا وہی اس کے لئے بہتر ہوگا۔ تاہم شخ دوسرے مشائخ کے تجربات سے فائدہ اٹھا سکتا ہے۔اس میں مرید کے پہند اور ناپند کو نہیں دیکھا جائے گا بلکہ اس کے مقصد کے حصول کو دیکھا جائے گا۔

حصہ ہوجائے البتہ دو چیزوں کی ضرورت ہوگی ایک اخلاص نیت کی اور دوسری متوجہ ہونے کی۔ آگے انظار ہے۔" رَبِّ اِنِّیْ لِمَا اَنْزَلْتَ اِلَیَّ مِنْ خَیْرٍ فَقِیْرٌ " کے مطابق جو اس بڑے در ہے، جہال سب کچھ ہے، جو مل جائے اس کو نعمت عظمٰی سمجھ کر خوشی خوشی حاصل کریں۔

#### (1) مراقبه احسدیت ...

یہ نیت کرکے دل کی طرف متوجہ ہونا کہ دل میں جو مورد فیض ہے اس ذات کی طرف سے فیض آرہا ہے جو کہ تمام نقائص و زوال سے یاک ہے اور ہر کمال سے متصف ہے۔اس کو غور سے دیکھا جائے تو اس کے دو جھے ہیں۔اللہ تعالیٰ کی صفات کا استحضار اور اس کی طرف سے فیض آنے کا استحضار۔ان دونوں کو تلبی طور پر دہرانا مقصود نہیں جیسا کہ بعض لوگ کرتے ہیں بلکہ ان دونوں کے علم کو حال کے طور یر محسوس کرنا ہے۔اس کو ایک مثال سے سمجھیں ۔میں اگر کسی بڑی ہستی کے سامنے بیٹھوں اور اس کی بات کی طرف دھیان کروں تو یہ ذہن میں نہیں دہراؤں گا کہ ایک بڑی ہستی کے سامنے بیٹھا ہوں اور اس کی بات سن رہا ہوں ۔بلکہ اس کو حان رہا ہوں گا کہ بڑی ہستی کے سامنے بیٹھا ہوں اور اس کی بات کی طرف کان لگاؤں گا کہ کوئی بات سننے سے رہ نہ جائے۔بس اس طرح اس ذات کا جو تمام نقائص و زوال سے پاک اور تمام کمالات سے متصف ہے کا دھیان دل میں جما کر بیٹھ حاؤں اور اس کی طرف سے فیض کے آنے کا قلب سے محسوس کرتا رہوں۔اس میں جتنا بھی محسوس ہو نعمت ہے، اس پر شکر کروں ،اور مزید کے لئے دل کو کھلار کھوں کہ جس وقت فیض کا جو قطرہ بھی آئے مجھ سے غفلت کی وجہ سے ضائع نہ ہو۔ساتھ ساتھ جس ذکر سے ان لطائف کا اجراء کیا ہو وہ چاتا رہے ۔یہ غفلت سے بچنے کے لئے ہے ورنہ اس مراقبہ کامطلوب تو فیض فیض کے آنے کا احساس ہے۔جب یہ مراقبہ پکا ہوجائے تو پھر صرف فیض کا دھیان ہوتا ہے ذکر بھی محسوس نہیں ہوتا یعنی سالکہ اسم سے مسیٰ کی جانب ترقی کرلیتی ہے۔

اس مراقبہ کو دل سے شروع کیا جاتا ہے اور باقی لطائف پر بھی باری باری کرا دیا جاتا ہے ۔ مراقبہ تو وہی ہے صرف مورد فیض بدلتا رہتا ہے۔ اس مراقبہ میں اگر مورد فیض اوپر کی جانب کچھاؤ محسوس کرے تو یہ اس کا نفسیاتی اثر ہے کیونکہ ہم عرش کو اوپر سمجھتے ہیں ۔

#### (2) مراقبه تجليات افعاليه...

اس میں مورد فیض قلب ہوتا ہے۔اس میں ہم اس کا دھیان بناتے ہیں کہ فیض، اس ذات سے جو "فَعَّالُّ لِّمَا یُرِیْدُ " ہے، آپ مَلَّ الْیُرِیْدُ " ہے، آپ مَلَّ الْیُرِیْدُ " ہے، آپ مَلَّ الْیُرِیْدُ اللہ کے قلب پر ۔اس مراقبہ میں یہ محسوس کیا جاتا ہے یا وہ علم حال بتا ہے جس کے مطابق سب پھھ اللہ تعالی کرتا ہے ۔ہر چھوٹی بڑی چیز ،عزت ذلت ،کامیابی ناکامی موت و حیات سب اس کے امر سے ہوتا ہے۔اس کو توحید افعالی کہتے ہیں اس کو درجہ حال میں حاصل کرنا ہوتا ہے۔

#### (3) مراقبه صفات ثبوتیه...

اس میں مورد فیض لطیفہ روح ہو تاہے۔اس میں فیض،اس ذات سے جو حی و قیوم ہے قادر سمیع بصیر ہے جس کے پاس اصل علم ہےاصل ارادہ

#### (4) مراقبه شيونات داتيه...

اس میں مورد فیض سر ہوتا ہے اور فیض آتا ہے اس ذات سے جس کی ہر لمحے ایک خاص شان ہوتی ہے آپ مگاٹائی کے قلب پر، اور وہاں سے سالکہ کے سرپر۔ شان سے صفات وجود میں آتی ہیں ۔صفات خارج میں علیحدہ وجود رکھتی ہیں جبکہ شان کا تعلق ذات کے ساتھ ہے۔ اس مراقبے میں مختلف صفات کی طرف موڑا جاتا ہے جس کی شیونات سے مختلف صفات وجود میں آتی ہیں۔" کُلَّ یَوْمِ هُوَ فِی شَأْنِ

#### (5) مراقبه تنزيه وصفات سلبيه...

اس میں مورد فیض لطیفہ خفی ہے۔اس میں اس ذات سے فیض آتا ہے جوبے چون و بے چگون ہے۔اس کی طرح کوئی نہیں۔وہ جسم سے پاک ہے، وراءُالوراء ہے، قریب ہے لیکن ایسا نہیں جس طرح ہم کسی کو قریب سجھتے ہیں۔ساتھ ہے لیکن اس کا ساتھ ہونا ایسا نہیں جس طرح ہم کسی کو ساتھ سجھتے ہیں۔ساتھ ہے لیکن اس کا ساتھ ہونا ایسا نہیں جس طرح ہم کسی کو ساتھ سجھتے ہیں۔ یہ فیض آپ مگل گلیم کے قلب پر اور وہاں سے سالکہ کے لطیفہ خفی پر آتا ہے۔اس مراقبہ میں ہم اللہ تعالی جن چیزوں سے پاک ہےان کا دھیان حال کے درجے میں حاصل کرتے ہیں۔

#### (6) مراقبه شانِ جامع...

اس میں مورد فیض اخفیٰ ہوتا ہے۔اور فیض آتا ہے اس ذات سے جو اپنی شان کے مطابق تمام صفات و شیونات کی جامع ہے۔ فیض آپ سَالَیْمِا کُلُمْ اللّٰهِ کَ مطابق تمام صفات و شیونات کی جامع ہے۔ فیض آپ سَالُهٔ کے طلب سے سالکہ کے لطبیفہ اخفیٰ پر آتا ہے۔

نوط کی چونکہ قلب قرآن و حدیث دونوں سے ثابت ہے اور باقی الطائف کشفی ہیں۔ آپ مُنگیا ہُم کی طرف ایسی بات منسوب کرنا جو ظنی ہو ، سے بچنے کے لیے اگر ہم ہر مراقبہ میں یہ کہیں کہ فیض آپ مُنگیا ہُم کے قلب پر آتا ہے تو اس میں زیادہ حفاظت نظر آتی ہے کیونکہ پہلے کہا گیا کہ ان ظنیات کے لیے دلیل کی ضرورت ہوگی۔

ان مراقبات كا ماحصل يه بهونا چائي كه بهم " تخلَّقوا بأخلاقِ الله اور اعتصام بالسنت "سے متصف بوجائيں۔الله تعالى نصيب فرمائ۔

یہ سالکات کے مشارب ہیں اس لئیے جس کی جس لطیفے کے ساتھ زیادہ مناسبت ہوگی وہ اس کے ذریعے زیادہ حاصل کرے گی۔

#### (7) مراقبه معیت...

اس میں مورد فیض قلب ہے اور فیض آتا ہے اس ذات سے جو میرے ساتھ ہے اور کائنات کے ہر ذرہ کے ساتھ ہے جیسا کہ اس کی شان کے مطابق ہے۔

چونکہ بقول حضرت مجدد الف ثانی معیت الہی متشابھات میں سے ہے اس لئے اس کی صحیح کیفیت کو اللہ تعالی خود ہی جانتے ہیں۔اس لئے مندرجہ بالا مختاط الفاظ کو حال کے درجے میں لانا ضروری ہے۔

ہئیت وحسدانی ... تمام لطائف بمع پورا جسم ہیئت وحدانی کہلاتا ہے۔ معدد معدد دورد وردود دورد وردود دورد وردود دورد وردود دورد

#### (8) مراقبه حقیقت کعب ...

کعبہ مسجود حقیقی نہیں بلکہ مسجود مجازی ہے جیسا کہ آدم علیہ السلام کو سجدہ کرنے کا حکم تھا تمام ملائکہ کو بشمول ابلیس ، اور ابلیس نے سجدہ نہیں کیا تو مر دود ہوا، تو کعبہ کی طرف سجدہ کرنے کا حکم ہے۔اس پراللہ تعالیٰ کی ایک خاص مجلی ہوتی ہے،اس محقق ہے۔اس برایل کی شان لئے ہوئے ہوتی ہے،اس مجلی کی طرف سجدہ کرنے کا حکم ہے۔اس مراقبہ میں مورد ، قلب ہے اور فیض مسجودِ حقیق سے اس مجلی کے ذریعے جو کعبہ کی طرف آرہی ہے، سالکہ کے ہیئت وحدانی پر آتا ہے۔

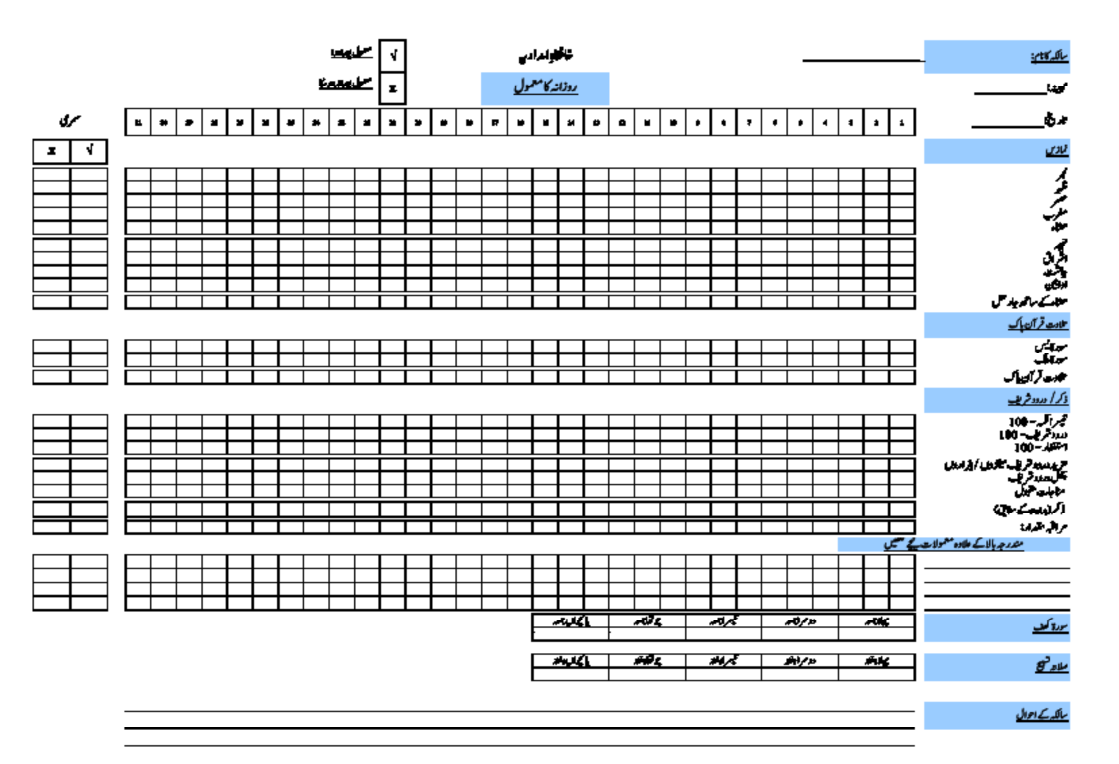
#### (9) مراقبه حقیقت مت رآن ...

اس میں مورد فیض ، ہیئت وحدانی ہے۔ فیض اس ذات سے جس کا علم لازوال، اصلی اور لا متناہی ہے ،جس کا کلام اُسی کے شان کے لائق ہے،اُس ذات کے کلام، قرآن سے فیض سالکہ کے ہیئت وحدانی پر آتا ہے۔

اس مراقبہ سے قران کی حقیقت سالکہ پر تھلتی ہے۔اس کے بعد عالمہ قرآن نہ صرف اس کے علم سے استفادہ کرتی ہے بلکہ اس کے نور سے بھی مستقید ہوتی ہے۔

#### (10) مراقبه حقیقت صلوة ...

نماز عبدیت کی ایک مخصوص صورت ہے۔" أَنْ تَعْبُدَ اللّٰهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكْ "كی عملی تشریّ اس میں سب سے زیادہ آسانی سے سمجھ میں آسکتی ہے۔ البتہ اس سے پہلے مراقبہ عبدیت کرنا بہتر رہے گا جو صفحہ نمبر16 پر ہے۔



#### (11) مراقبه عبدیت ...

یہ محسوس کرنا کہ میرا ذرہ ذرہ اللہ تعالی کے سامنے سجدہ میں ہے۔ مراقبہ حقیقت صلاۃ میں مراقبہ عبدیت کا استعال یوں ہو گا کہ یہ محسوس کیا جائے کہ نماز میں میرا ذرہ ذرہ اللہ تعالی کی طرف متوجہ ہے۔

#### (12) مراقبه احسان ...

اپنے آپ کا اللہ تعالی کی ذات کے سامنے پانے کو محسوس کرنا۔

اس کے دو جزو ہیں ۔ایک میں اللہ تعالی کی موجودگی کو اتنا محسوس کرنا گویا کہ اللہ تعالی کو دیکھ رہا ہو۔اگر ایسا کوئی نہ کرسکے تو خود کو ایسا یقین کرانا کہ اللہ تعالی اسے دیکھ رہے ہیں ۔اس کا سلبِ سلب طریقہ زیادہ آسان ہے اور وہ یہ کہ خود محسوس کرے کہ کیا میں یا میری کوئی چیز خدا سے پوشیدہ ہوسکتی ہے ؟۔جواب نہیں میں ہوگا یہی اس کا اثبات ہے۔اس کو پختہ کرنا ہے۔ اس کے علاوہ اور مراقبات بھی ہوسکتے ہیں ۔مثلاً

### (13) مراقبه حب الهي ...

اس میں مورد فیض قلب ہے اور فیض سالکہ کے قلب پر آتا ہے اس ذات سے جو محبوب حقیق ہے ،جس سے دل میں اللہ کی محبت مسلسل بڑھ رہی ہے اور ساتھ ہی برداشت کی قوت بھی عطا ہورہی ہے۔

#### (14) مراقبہ حب فی اللہ ...

اس میں مورد فیض قلب ہے اور فیض آتا ہے اس ذات سے جو محبوب حقیق ہے سالکہ کے قلب پر جس سے دل میں اللہ والوں کی محبت مسلسل بڑھ

رہی ہے اور ساتھ ہی برداشت کی قوت بھی عطا ہورہی ہے۔

#### <u>(15)</u> مراقبه نور ...

جس میں یہ محسوس کیا جاتا ہے کہ میں نور کے لامتناہی دریا میں کھڑا ہوں اور آہستہ آہستہ اس میں غرق ہورہا ہوں۔

#### (16) مراقبه دعسائيه ...

اس میں سالکہ اپنے آپ کو اللہ تعالیٰ کے سامنے محسوس کرکے دل ہی دل میں اللہ تعالیٰ سے مائلی ہے۔

(17) صفات باری تعالی کے مراقبات ...

یہ سب حسب ضرورت کرائے جاسکتے ہیں اگر کسی کے لیے مفید ہول۔ ر

### معمولات کے چارٹ کا ماہوار بھرنا۔

ہارے سلسلے میں تربیت کا یہ ایک اہم جزو ہے۔روزمرہ کے جو معمولات دیے گئے ہیں ۔اس کے بارے میں شخ کو اطلاع کرنے کا یہ ایک مؤثر طریقہ ہے۔ صفحہ نمبر 15 پر معمولات کا خالی چارٹ موجود ہے۔اس کا فوٹوسٹیٹ کرکے اس کو پورا مہینہ تاریخ وار بھر کر اپنے شخ کو ارسال کردیاکریں۔جس سے اس کو بہت کم وقت میں آپ کے پورے مہینے میں معمولات کی پابندی کا پتہ چل جائے گا۔بہتر یہ ہے کہ پورے سال کے لئے ایک ہی دفعہ بارہ فوٹو سٹیٹ کئے جائیں تاکہ بار بار فوٹوسٹیٹ کرنے کا تردد نہ رہے ورنہ شیطان کو سسی کرانے کا موقع مل جائے گا۔

#### محبامدات

بھیل فنائے نفس بغیر مجاہدہ کے ممکن نہیں ،اس کیے مجاہدات کی ترتیب سالکات کے لیے بنانی پڑے گی۔

مجاہدہ ہر سالکہ کا اپنا ہوگا کیونکہ بعض مجاہدات جس کے لیے مجاہدات ہیں وہ دوسروں کے لیے نہیں ہوتے۔مثلاً خادم کو کہا جائے بازار سے سودا لاؤ تو اس کے لیے یہ عام بات ہے لیکن جس کومعاشرے میں کوئی مقام حاصل ہو اس کو یہ کہنا اس کے لیے مجاہدہ ہے۔ سخی سے خرج کرانا مجاہدہ نہیں بخیل سے خرج کرانا مجاہدہ ہے۔

#### جیند مجامدے بہت مشہور ہیں

(1) تقليل طعام (2) تقليل منام (3) تقليل كلام

(4) تقلیل خلط مع الانام (5) حب جاه کو کم کرنے کا مجاہدہ۔

﴿ 6﴾ حب مال كو كم كرنا\_ (7) مجابده غضّ بصر \_

ان مجاہدات میں پہلے دو کو متروک قرار دیا گیا تھالیکن ان مجاہدات کے چھوڑنے سے سب مجاہدات تقریباً متروک ہوگئے تھے۔ان کو دوبارہ کس طرح شروع کرایا جاسکتا ہے اس کے لئے درج ذیل تحریر پڑھنا مناسب ہوگا۔

(1) تقلیل طعام: بزرگ فرماتے ہیں کہ بھرے پیٹ کا ثمرہ شیطانیت اور خالی پیٹ کا روحانیت ہے۔

اس سے مرادیہ ہے کہ بھرے پیٹ کے ساتھ نفس پرزور ہو تا معمدہ ہے اور یہ شیطانی وساوس سے زیادہ متاثر ہوسکتا ہے اس لیے یہ شیطانیت کا ذریعہ بنتا ہے۔ اس کو ختم کرنے کے لیے بیٹ کو خالی رکھنا ہوتا ہے لیکن کتنا ۔ کیونکہ ایک خاص حد سے کم کرنے سے آدمی بیار ہوسکتا ہے جو موت تک لیے جاسکتی ہے جس سے شریعت روکتی ہے۔ عملی صورت اس کی یہ ہے کہ کھانا بتدرت اتنا کم کیا جائے جس سے آدمی کی ضرورت بوری ہو لینی بیار نہ ہو ۔ اس وقت جسم کی جتنی اصلی ضرورت ہے اس کو اتنا کھانا طلح گا تو شریعت کی خلاف ورزی نہیں ہوگی اور پیٹ ضرورت کے حد تک خلا کا رہنے سے نفسانیت پر زد پڑے گی جس کا دوسرا مطلب روحانیت کا بڑھنا ہے۔

ایک ہے ضرورت کے مطابق کھانا اور ایک عیش کا کھانا ہے۔ عیش کے کھانے اور ضرورت کے کھانے میں جتنا فرق ہے اس کو اگر کم کیا جائے تو یہ مجاہدہ ہوگا جو اختیاری ہے۔ اس سے جو روحانیت آئے گی اور پھر اس سے جو جسم کی ضرورت کم ہوگی وہ غیر اختیاری ہے۔ اس ہم اس میں مزید بھی اختیاری طور پر کم کر سکیں گے جس سے مزید جسم کی ضرورت غیر اختیاری طور پر کم ہوگا۔ بعض اللہ والوں کا کھانا جو نا قابل ضرورت غیر اختیاری طور پر کم ہوگا۔ بعض اللہ والوں کا کھانا جو نا قابل فیرین حد تک کم ہوجاتا ہے وہ اسی طرح ہوتا ہے۔

اگر کھانا کوئی ویسے مسلسل کم نہیں کرسکتا ہو تو دوسرا طریقہ یہ ہے کہ جسم کو جس لیول پر لانا ہے لیعنی جتنا مسنون طریقے کے مطابق کھانا ہے اس پر آنے کے لیے پہلے اختیاری مجاہدہ کرکے اس سے زیادہ کی کی جائے اس سے جتنی جسم کی مطلوبہ طاقت میں کمی ہو اس کو دوسرے وقت میں لیورا کیا جائے کیونکہ نفس پر اگر زیادہ بوجھ ڈالا جائے تو اس

سے کم کے لئے وہ تیار ہوجاتا ہے لیکن یہاں چونکہ جسم کی ڈیمانڈ بھی پوری کرنی ہے اس لئے اس کو پورا کرنے کے لئے بعد میں کچھ زیادہ جسم کو دینا پڑے گا۔ اس سے جسم کی قوت بحال ہوجائے گی لیکن مجاہدہ جو کیا ہوگا۔ اس سے جسم مسنون مجاہدے پر تھوڑا بہت تیار ہوچکا ہوگا۔ اس لیے اب دوسری دفعہ کم اختیاری مجاہدہ کرنا پڑے گا بعنی مسنون مقدار سے پہلے سے کم کمی کرنی پڑے گی اور اس کو پورا کرنے کے لیے کم بڑھانا ہوگا۔ تیسری دفعہ اس سے بھی کم کی تبدیلی سے یہ کام ہوسکے گا اور کئی دفعہ اس طرح کرنے سے تبدیلی کی مقدار میں کمی ہوتے ہوتے مطلوبہ دفعہ اس طرح کرنے سے تبدیلی کی مقدار میں کمی ہوتے ہوتے مطلوبہ دفعہ اس طرح کرنے سے تبدیلی کی مقدار میں کمی ہوتے ہوتے مطلوبہ دفعہ اس طرح کرنے سے تبدیلی کی مقدار میں کمی ہوتے ہوتے مطلوبہ شاہد کی مشدار پر رک جائے گا۔ یعنی جسم کی ضرورت اور نفس مظمئنہ کی حالت ہوگی جس پر روحانیت بھی رہے گی اور جسم بھی کمزور نہیں ہوگا۔

تقلیل منام: کم سونے کا جو مجاہدہ ہے، اس پر آنے میں طریقہ کار ذرا مخلف ہوگا۔ اول اس میں دیکھنا ہے کہ کم سونا صرف اس لئے مطلوب ہے کہ اتنی غفلت نہ ہو کہ ضروریات دین میں رکاؤٹ پڑے۔ پس اگر دین اور دنیا کی ضروریات پوری ہوں تو طب کے قوانین کے مطابق کسی کو جتنی نیند کی ضرورت ہے اتنی نیند کرنے سے کوئی حرج نہیں ۔ اس سے زیادہ نیند البتہ چونکہ سستی پیدا کرتی ہے اس لیے اس سے بچنا لازم ہوگا۔ اس میں صرف اتنا ضروری ہوگا کہ جس وقت دین یا جائز دنیا کے لیے جتنا جاگئے کی ضرورت ہے اتنا جاگنا سیکھنا چاہیے۔ اس کا طریقہ یہ ہوگا مثلاً کسی کی ضرورت کم از کم چھ گھنٹے کی نیند ہے وہ ایک کا طریقہ یہ ہوگا مثلاً کسی کی ضرورت کم از کم چھ گھنٹے کی نیند ہے وہ ایک

دن چوبیس گفتے میں چار گفتے سوکر اگلے چوبیس گفتے میں آٹھ گفتے سو کر دکھائیں۔ پھر دو دن چار چار گفتے سوکر اگلے دن دس گفتے سوکر اپنی ضرورت بوری کرلیں ۔اس طرح تین دن چار چار گفتے سو کر اگلے چوبیس گفتوں میں بارہ گفتے سوکر اپنی ضرورت بوری کرلے۔اس طرح کرنے سے نفس بھی قابو میں آئے گا اور ضرورت بھی بوری ہوگی۔

(3) تقلیل کلام: حدیث شریف میں آتا ہے "من صمت نجا" یعنی جو چپ رہا اس نے نجات پائی۔یہ تو نہیں ہوسکتا کہ آدمی بالکل بات نہ کرے لیکن یہ ضرور ہونا چاہیۓ کہ ایسی بات نہ کرے جس میں گناہ ہو اور لا یعنی سے بچنے میں دین کی حفاظت ہے۔اس لئے کم بولنے کی عادت ڈالنی کم بولنے کی عادت ڈالنی ہوگی اور بعد میں ضرورت کے مطابق بولنے کی اجازت دی جائے گی۔

## (4) تقليل خلط مع الانام: ميث شريف

میں آتا ہے کہ بری صحبت سے خلوت اچھی ہے اور اچھی صحبت خلوت سے اچھی ہے۔ اس کے لئے سالکات کو خلوت میں رہنے کی پہلے تربیت دی جائے گی اور بعد میں شخ کی صحبت میں بیٹھنے کی اجازت دی جائے گی ۔ اس کی مقدار شخ کی بصیرت پر موقوف ہے۔ خلوت میں موبائل کے استعال پر بھی یابندی ضروری ہوگی۔

(5) حب جاہ کو کم کرنے کا مجاہدہ۔

سلام میں پہل کرنا ۔

اپنے مخالفین کے لیے دعا کرنا۔

ان کی جائز چیزوں کی تعریف کرنا۔ مسجد والوں کی جوتیوں کو سیدھا کرنا لوگوں کے لیے بازار سے سودا لانے کی ممکن کوشش کرنا غریب لوگوں کے ساتھ اگر کوئی مفسدہ نہ ہو تو اصلاح کی نیت سے بیٹھنا۔

## (6) حب مال کو کم کرنا۔

الله تعالی کے راستے میں نفلی انفاق کرنا۔

صالحین کی تبھی تبھی دعوت کرنا

اس کے بارے میں اگر عالم ہو تلقین کرتے رہنا۔

﴿7﴾ مجابده غضِّ بصر-

یہ مجاہدہ آج کل بہت ضروری ہے۔اس کے لئے خلوت میں پہلے دن پانچ منٹ نیچ دیکھنا ہوگا اور روزانہ پندرہ دن تک ایک ایک منٹ بڑھانا ہوگا ۔اس کے بعد جلوت میں آکر پانچ منٹ نیچ دیکھنا ہوگا اور پھر روزانہ پندہ دن تک ایک ایک منٹ بڑھانا ہوگا۔اس سے نظریں نیچ کرنے کی مشق ہوجائے گی جس کو بعد میں بر قرار رکھنا ہوگا۔

## عورتیں محسروم نہیں

ر سول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمایا:

عورت پانچ وقت کی نماز پڑھتی رہے، وہ رمضان کے روزے رکھ لیا کرے اور

اپنی آبرو کی حفاظت رکھے اور اپنے خاوند کی تابعداری کرے تو ایسی عورت جنت میں جس دروازے سے چاہے داخل ہوجائے۔

کسی عورت کا اپنے گھر میں گھر یلو کام کاج کرنا جہاد کے رتبہ کو پہنچنا ہے۔
اساء بنت یزید انصاریہ سے روایت ہے کہ انہوں نے عرض کیا: یارسول اللہ! میں
عورتوں کی فرستادہ آپ کے پاس آئی ہوں۔ (یعنی عورتوں نے مجھے یہ کہہ کر بھیجا
ہے کہ) مرد جمعہ اور جماعت اور عیادت مریض اور حضورِ جنازہ اور جج و عمرہ اور
اسلامی سرحد کی حفاظت کی بدولت ہم پر فوقیت لے گئے۔ آپ صلی اللہ علیہ
وسلم نے فرمایا:تو واپس جا اور عورتوں کو خبر کر دے کہ تمہارا اپنے شوہر کے لیے
بناؤ سنگھار کرنا یا حق شوہری ادا کرنا اور شوہر کی رضا مندی کا لحاظ رکھنا اور شوہر
کے موافق مرضی کا اتباع کرنا یہ سب ان اعمال کے برابر ہے۔
الجھی عور تنس ۔

الله تبارک و تعالی نے بہتر اور نیک عورتوں کے اوصاف کا تذکرہ کرتے ہوئے ارشاد فرمایا۔

#### مُؤْمِنْتٍ قَنِتْتٍ تَبِبْتٍ عْبِلْتٍ آسِيِحْتٍ ثَيِّبْتٍ وَ اَبْكَارًا

وہ اسلام والیاں ہوں گی اور ایمان والیاں اور فرماں برداری کرنے والیاں اور اللہ تعالیٰ سے توبہ کرنے والیاں اور عبادت کرنے والیاں اور روزہ رکھنے والیاں ہوں گی۔بیان القرآن:۱۲/ ۱۹ تحریم

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ایسی عورت پر اللہ کی رحمت نازل ہو جو رات کو اٹھ کر تہجد پڑھے اور اپنے شوہر کو بھی جگائے کہ وہ بھی نماز پڑھے۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: سب عور توں سے اچھی وہ عورت ہے کہ جب شوہر اس کی طرف نظر کرے تو وہ اس کو خوش کر دے اور جب وہ اس کو کوئی تھم دے، تو وہ اس کی اطاعت کرے ۔ اور اپنی جان اور مال میں اس کو ناخوش کرے اس کی مخالفت نہ کرے۔

رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا: سب سے انچھی وہ عورت ہے جو اپنی عزت و آبرو کے بارے میں پارسا ہو اور اپنے خاوند پر عاشق ہو۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اللہ تعالیٰ اس عورت کو پیند کرتا ہے جو اپنے شوہر کے ساتھ تو محبت اور لگاؤ رکھے اور غیر مرد سے اپنی حفاظت کر ر

## جو عور تیں اپنا نقصان کرتی ہیں۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم سے ایک شخص نے عرض کیا: یارسول الله!فلانی عورت کثرت سے نفل نمازیں اور روزے اور خیر خیرات کرتی ہے لیکن زبان سے پڑوسیوں کو تکالیف بھی پہنچاتی ہے۔ آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: وہ دوزخ میں جائے گی۔ پھر اس شخص نے عرض کیا کہ فلانی عورت نفل نمازیں اور روزے اور خیرات کچھ زیادہ نہیں کرتی،یوں ہی کچھ پنیر کے فکڑے دے دیتی ہے لیکن زبان سے پڑوسیوں کو تکلیف نہیں دیتی۔ آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: وہ جنت میں جائے گی۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: اے عور تو! میں نے تم کو دوزخ میں بہت دیکھا ہے۔ عور تول نے پوچھا: اس کی کیا وجہ ہے؟ فرمایا: تم پھٹکار سب چیزوں پر بہت ڈالا کرتی ہو (یعنی لعن طعن کرتی ہو، کوستی ہو) اور شوہر کی ناشکری بہت کرتی ہو۔ اور اس کی دی ہوئی چیزوں کی بہت ناقدری کرتی ہو۔

سے مجموعہ میں مصری میں میں اللہ علیہ و سلم نے فرمایا: جب کوئی عورت اپنے شوہر کو دنیا میں چھ تکلیف دیتی ہے تو جنت میں جو حور اس شوہر کو ملے گی وہ کہتی ہے کہ خدا تجھے غارت کرے، وہ تیرے پاس مہمان ہے جلد ہی تیرے پاس سے ہمارے بیاس چلا آئے گا۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: کوئی عورت دوسری عورت سے اس طرح نہ ملے کہ اپنے خاوند کے سامنے اس کا حال اس طرح کہنے لگے جیسے وہ اس کو دیکھ رہا ہے۔ برمی عور تیں۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا دوزخی عورتیں جن کو میں نے دیکھا نہیں، میرے زمانہ کے بعد پیدا ہوں گی کہ کپڑے پہنے ہوں گی اور نگی ہوں گی۔ لیعنی نام کا بدن پر کپڑا ہوگا۔ لیکن کپڑا اس قدر باریک ہوگا کہ تمام بدن نظر آئے گا اور اترا کر بدن کو مٹکا کر چلیں گی اور بالوں کے اندر موباف یا کپڑا دے کر بالوں کو لیپٹ کر اس طرح باندھیں گی کہ جس میں بال بہت سے معلوم ہوں جسے اونٹ کا کوہان ہوتا ہے ایسی عورتیں جنت میں نہیں جائیں گی بلکہ اس کی خوشبو بھی ان کو نصیب نہیں ہوگی۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جو عورت زیور دکھلاوے کے لیے پہنے گی (قیامت میں) اسی سے اس کو عذاب دیا جائے گا۔

رسول الله صلی الله علیه وسلم ایک سفر میں تشریف رکھتے تھے۔ آپ صلی الله علیه وسلم نے ایک آواز سنی جیسے کوئی کسی پر لعنت کررہا ہو۔ آپ صلی الله علیه وسلم نے پوچھا:یہ کیا بات ہے؟ لوگوں نے عرض کیا کہ فلانی عورت ہے جو اپنی سواری کی اونٹنی پر لعنت کررہی ہے۔ وہ اونٹنی چلنے میں کمی کرتی

سوگی۔اس عورت نے چلا کر کہہ دیا ہوگا تجھے خدا کی مار ہو (لعنت ہو) جیسا کہ عورت نے چلا کر کہہ دیا ہوگا تجھے خدا کی مار ہو (لعنت ہو) جیسا کہ عورتوں کی عادت ہوتی ہے۔ (کوسنے اور لعنت کرنے کی)رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم دیا کہ اس عورت کو اور اس کے سامان کو اس کی اونٹنی پر سے اتار دو۔ یہ اونٹنی تو اس عورت کے نزدیک لعنت کے قابل ہے پھر اس کو کام میں کیوں لاتی ہے۔ (حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اصلاح اور تنبیہ کے واسطے ایسا فرمایا کہ جس چیز کو کام میں لاتی ہے اسی کو گھن طعن کرتی ہے۔)

رسول الله صلی الله علیه وسلم کے سامنے ایک عورت نے بخار کو برا کہا تو آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا که بخار کو برا مت کہو! اس سے گناہ معاف ہوتے ہیں۔رسول الله صلی الله علیه وسلم نے بیان فرمایا که بَین کرکے رونے والی عورت (یعنی نوحہ کرنے والی اور چیخ چلا کر رونے والی عورت) اگر توبہ نہ کرے گی تو قیامت کے روز اس حالت میں کھڑی کی جائے گی کہ اس کے بدن پر گرتا کی طرح ایک روغن لیدٹا جائے گا جس میں آگ بڑی جلدی لگتی ہے۔ اور گرتے کی طرح ایک روز بدن میں خارش بھی ہوگی یعنی اس کو دو طرح کا عذاب ہوگا۔ خارش سے پورا بدن نوچ ڈالے گی اور جو دوزخ کی آگ گی وہ الگ ہے۔

## عور توں کے لیے جیٹ کر نصیحتیں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:اے مسلمان عور تو! کوئی پڑوسی اپنی پڑوس کی جھجی ہوئی چیز کو حقیر اور ہلکا نہ سمجھے چاہے بکری کا کھر ہی کیوں نہ ہو۔ گھر داری میں افراط تفریط سے بچنا۔

لئے شیطان کی اولین ترجیح اس میں بگاڑ پیدا کرنے کی ہوتی ہے۔ شریعت نے اس کو اتنی اہمیت دی ہے کہ آپ منگاٹیٹیٹم نے فرمایا کہ اگر غیر اللہ کو سجدہ جائز ہوتا تو میں شوہر کو سجدہ کرنے کے لئے اس کی بیوی کو کہتا۔ دوسری طرف فرمایا کہ اگر کوئی مرد اپنی بیوی کے منہ میں لقمہ دیتا ہے تو اس پر اس کو اجر ملتا ہے۔ اس تعلق کو محفوظ رکھنے کے لئے بڑی گنجائشیں دی گئیں اور اس کے فضائل بتائے گئے۔ آپ منگاٹیڈٹیٹم نے فرمایا کہ

سب سے اچھی وہ عورت ہے جو اپنی عزت و آبرو کے بارے میں پارسا ہو اور اپنے خاوند پر عاشق ہو۔ مر دول کو اگر حقیقی راحت پہنچاسکتی ہیں تو ان کی بویاں اور عورتوں کی اگر کوئی اسبب کے دائرے میں حفاظت کر سکتا ہے تو اس کا شوہر۔یہ ایک دوسرے کے لباس ہیں اور ایک دوسرے کے معاون۔ان میں ہر ایک دوسرے کے بغیر نامکمل ہے۔ کسی نے درست فرمایا

مرد و عورت زندگی کے گاڑی کے پہنے ہیں دو چل نہیں سکتی ہے گاڑی اک اگر بیکار ہو

مرد کو گھر کے باہر کے کام سنجالنے اور عورت کو گھر کے اندر کے کاموں کی ذمہ داری سونپی گئ ہے اس لئے دونوں کو یہ ذمہ داریاں بحن و خوبی انجام دینی چاہئے۔ ظاہر ہے ہر انسان محدود طاقت اور وسائل رکھتا ہے اس لئے ہر وہ کام جو کسی کے بس میں نہ ہو اس سے اس کی توقع کرنا اس پر ظلم ہے۔ اس ظلم سے دونوں کو بچنا چاہئے ۔ اگر مرد کے معاشی وسائل کم ہوں تو اس پر اس کی طاقت سے زیادہ بوجھ اس کی بیوی نہ ڈالے ورنہ اس کا سکھ اگر تباہ ہوگا تو ساتھ یہ بھی سکھی نہیں رہ سکے گی ۔ اس کا چڑچڑا پن اس کی ازدوا جی زندگی میں وہ شاتھ یہ بھی سکھی نہیں رہ سکے گی ۔ اس کا چڑچڑا پن اس کی ازدوا جی زندگی میں وہ شاتھ یہ دول دے گا کہ وہ گھر شیاطین کی اماجگا بن جائے گا۔دوسری طرف بیوی

پر گھر کا بوجھ اس کے طاقت کے مطابق ڈالنے کی ذمہ داری مرد کی بنتی ہے۔اس سلسلے میں اس کے آرام ، عبادات ، خوراک اور جائز تفریح کا بقدر مخل خیال رکھنا مرد کی ذمہ داری ہے۔ ستر و حجاب میں فرق [ترمیم]

پردے کے حوالے سے اکثر لوگ ستر اور حجاب میں کوئی فرق نہیں کرتے حالانکہ شریعتِ اسلامیہ میں ان دونوں کے احکامات الگ الگ ہیں۔ ستر جسم کا وہ حصہ ہے جس کا ہر حال میں دوسروں سے چھپا نا فرض ہے ماسوائے زوجین کے یعنی خاوند اور بیوی اس حکم سے متنٹیٰ ہیں۔ مرد کا ستر ناف سے لے کر گھٹوں تک ہے اور عورت کا ستر ہاتھ پاؤں اور چہرے کی ٹلیہ کے علاوہ پورا جسم ہے۔ ایک دوسری روایت کے مطابق عورت کا سارا جسم ستر ہے سوائے چہرے اور ہاتھ کے۔ البتہ عورت کے لئے عورت کا سارا جسم ستر ہے سوائے چہرے اور معمول کے حالات میں ایک عورت کا ستر کا کوئی بھی حصہ اپنے شوہر کے سواکسی معمول کے حالات میں ایک عورت ستر کا کوئی بھی حصہ اپنے شوہر کے سواکسی اور کے سامنے نہیں کھول سکتی۔ ستر کا یہ پردہ ان افراد سے ہے جن کو شریعت نور کے سامنے نہیں کھول سکتی۔ ستر کا یہ پردہ ان افراد سے ہے جن کو شریعت موجود ہے۔ ستر کے تمام احکامات سورۃ النور میں بیان ہوئے ہیں جن کی تفصیلات احادیث نبوی میں مل جاتی ہیں۔ گھر کے اندر عورت کے لئے پردے کی یہی صورت ہے۔

جاب عورت کا وہ پردہ ہے جسے گھر سے باہر کسی ضرورت کے لئے لگتے وقت اختیار کیا جاتا ہے۔ اس صورت میں شریعت کے وہ احکامات ہیں جو اجنبی مردوں سے عورت کے پردے سے متعلق ہیں۔ جاب کے یہ احکامات "سورة الاحزاب" میں بیان ہوئے ہیں۔ ان کا مفہوم یہ ہے کہ گھر سے باہر لگتے وقت عورت جلباب لیعنی بڑی چادر (یا برقع) اوڑھے گی تاکہ اس کا پورا جسم ڈھک جائے اور چہرے پر بھی نقاب ڈ الے گی تاکہ سوائے آنکھ کے چہرہ بھی حجیب جائے اور چہرے پر بھی نقاب ڈ الے گی تاکہ سوائے آنکھ کے چہرہ بھی حجیب

جائے۔ گویا تجاب یہ ہے کہ عورت سوائے ایک آنکھ کے باقی بوراجسم چھپائے

محرم و محرمات کی تفصیل:

نسبی محارم: باپ، دادا، بیٹا، پوتا، پر پوتا، چیا، ماموں، بھانجا اور جھتیجا

سسرالی محارم: سسر، داماد، خاوند کا بیٹا

رضاعی محارم: رضاعت سے ثابت ہونے والے مذکورہ رشتے، کیونکہ حدیث میں ہے:

رضاعت سے بھی وہ تمام رشتے حرام ہوجاتے ہیں جو نسب سے حرام ہوتے ہیں۔ فقہاء نے اس سے مارے میں جو تفصیل بیان فرمائی ہے اس کے مطابق رضائی بہن بھائی کے اصول و فروع پر تو اس کا اطلاق ہوگا لیکن اس کے حواثی پر نہیں مثلاً اگر کسی لڑکی نے کسی لڑکے کے ساتھ اس کی ماں کا دودھ پیا ہے تو وہ لڑکی اس لڑکے کی رضائی بہن بن جائے گی جس سے وہ لڑکا اوراس کا باپ ،اس کا بیٹا، پوتا اور پڑپوتا اس کے محرم بن جائیں گے لیکن اس لڑکے کے بات دوسرے بھائی اور چیا اس کے محرم نہیں ہوں گے۔اسی طرح اس لڑکے کے لئے اس رضائی بہن کی ماں ،بیٹی ،پوتی پڑپوتی اس کے محرمات ہیں لیکن اس کی دوسری بہنیں اور خالہ وغیرہ محرمات نہیں ہوں گے۔نکاح اور پردے کے معاملے میں تفصیل کو مد نظر رکھنا ہوگا۔

عورتیں دین کا کام کیسے کریں۔

اس سلسلے میں مندرجہ ذیل باتیں زیر غور رہیں۔

عورت اپنے صرف محرم رشتہ داروں میں دین کا کام کریں۔

جس طرح مردوں کے لئے غیر محرم عورتوں کو دیکھنا جائز نہیں ،اس طرح عورتوں کے لئے بھی غیر محرم مردوں کو دیکھنا جائز نہیں کیونکہ آپ مُنگالِیُّا مُّی نے امہات المؤمنین کو نابینا کی طرف سے منع فرمایا تھا۔

عور توں کی آواز کا بھی پردہ ہے۔ قرآن میں "فلا تخضعن باالقول" میں اس طرف اشارہ ہے۔ اگر غیر محرموں سے کسی مجبوری سے ضروری بات کرنی پڑجائے تو اپنی اواز میں نرمی نہ لائے۔

عورتیں مسجد میں نماز پڑھنے کی کوشش نہ کریں ان کے لیے گھر کی نماز مسجد نبوی میں نماز پڑھنے سے افضل ہے۔چونکہ جمعہ اور جماعت عورتوں پر واجب نہیں ہے تو جو ثواب مر دول کو ان پر ملتا ہے وہ اس کو گھر میں پڑھنے پر حاصل کریں۔

ان باتوں کی خلاف ورزی پر اکسانے والے خواتین و حضرات کے درسوں اور کورسوں میں شخ سے اجتناب کریں ۔ضرورت کی صورت میں شخ سے پوچھا جائے۔اس طرح عورتیں اُمھات المؤمنین اور دیگر صحابیات کی طرح نماز پڑھیں مردوں کی طرح نہیں جیسا کہ بعض لوگ اس پر ضد کرتے ہیں۔